


Création 2027

L’équipe
	 I Yiorgos Karakantzas / concepteur et metteur en scène
	 I Sylvain Levey / Auteur et comédien
	 I Naoyuki Tanaka «Nao» / Performeur et créateur de robots
	 I Yragaël Gervais / Vidéaste et manipulateur IA
	 I Michaël Cros / Marionnettiste et chorégraphe
	 I Anne Rossignol et Carla Vasquez / Administration et production
	 I Nadine Lapuyade / Production et diffusion
	 I Gatien Raimbault / Communication et logistique

Coproducteurs
	 I Théâtre du Sémaphore Scène conventionnée 
	 I Scène 55 Scène conventionnée  
	 I Vélo Théâtre Scène conventionnée - en discussion
	 I Théâtre Massalia Scène conventionnée - en discussion
	 I Espace Jéliote Centre national de la Marionnette - en discussion

Soutiens
	 I Domaine de l’Etang des Aulnes - accueil en résidence
	 I Le PÔLE Arts en Circulation - accueil en résidence et pré-achat
	 I Scène 55 Scène conventionnée - accueil en résidence
	 I Université du Michigan - laboratoire de recherche
	 I La Chartreuse Centre national des écritures du spectacle - résidence sollicitée	

PSYCHÉ est une création en cours qui s’appuie sur l’art de la marionnette pour 
interroger notre rapport à la vie, au vivant et à l’artificiel. Le spectacle part du geste 
mythique de donner vie à l’inanimé (de Pygmalion à Talos) pour explorer comment 
aujourd’hui, la technologie et l’intelligence artificielle prolongent cette ancienne 
fascination humaine. À travers une écriture mêlant marionnettes, robots et dispositifs 
interactifs, il questionne la frontière entre le vivant et le non-vivant et ce que ces 
frontières disent de notre culture, nos croyances et nos imaginaires contemporains. 

Plutôt que de raconter une seule histoire linéaire, PSYCHÉ se présente comme une quête 
poétique et réflexive sur les liens invisibles entre humains, objets animés et machines 
intelligentes. Cette création souhaite faire surgir des images, des métaphores et des 
situations scéniques qui confrontent mythes anciens et enjeux technologiques actuels. 
Elle invite le public à repenser ce que signifie « avoir une psyché », une âme, une vie, 
une présence, dans un monde où la vie artificielle devient de plus en plus familière.



PRÉFACE

Depuis l’aube de l’humanité, l’objet symbolique occupe une place centrale. Il a pris de 
multiples formes et se trouve toujours au cœur des cérémonies. L’objet était considéré 
comme un lien entre l’homme et le divin, les divinités étant si proches de tout ce qui 
nous entoure.  L’objet a évolué, et dans des imaginaires déjà antiques, on se projette 
dans des objets animés, de Platon à Homère. La place de l’objet animé évolue dans 
l’imaginaire et dans la société grâce à l’évolution technologique. 

La révolution industrielle a marqué un tournant, témoignant d’un bouleversement 
entre la nature et l’homme, modifiant profondément nos attentes vis-à-vis de l’objet 
animé. Les progrès rapides du XXe et XXIe siècles, tels que les voitures autonomes 
ou les systèmes intelligents, ont profondément modifié notre quotidien. La montée 
en puissance de l’intelligence artificielle (IA) entraîne une évolution numérique qui 
influence notre perception de la créativité, de la vie, et soulève des questions sur la 
frontière entre le vivant et l’artificiel.  

Je m’intéresse aux implications philosophiques, politiques et poétiques de la vie 
artificielle, en lien avec la marionnette et l’objet animé. Ces thèmes trouvent leurs 
racines dans des mythes anciens comme Talos ou Pygmalion, ainsi que dans des 
récits tels que celui du Golem ou dans des œuvres littéraires comme Frankenstein, 
ou encore dans les représentations des robots de Karel Čapek ou Metropolis de Fritz 
Lang. Ces histoires remettent en question notre rapport au « vivant » en donnant vie 
à des corps inanimés, et questionnent notre relation à leur entourage.  

Dans un monde où nous sommes liés à des objets « intelligents », l’industrie et le 
monde du travail cherchent à remplacer l’humain par des androïdes ou des machines 
de guerre robotisées ; nous vivons un nouveau bouleversement face à ces objets.  

À travers l’art, la philosophie et la poésie, qui se développent face à cette tendance 
de donner vie à l’inanimé, quelles réponses et quels rapports pouvons-nous envisager 
pour notre rapport actuel à la technologie ?  

L’art de la marionnette consiste à insuffler la vie à l’inanimé — à devenir, 
en quelque sorte, un créateur de vie, en projetant une âme (la psyché) 
dans un objet. Cet acte, à la fois poétique et symbolique, soulève 
des interrogations fondamentales : d’où vient ce besoin ancestral de 
transférer la vie à ce qui n’en a pas ? Quel fil invisible relie les ombres 
projetées dans les cavernes des premiers hommes à nos technologies 
d’intelligence artificielle les plus avancées ? Que nous dit cette évolution 
sur notre culture, sur notre rapport au réel, au mythe, au passé — et à ce 
que nous imaginons de l’avenir ?



CONSTRUIRE 
CE QUI NOUS DÉPASSE

                                                                                                                        -Sylvain Levey  

»

« Quand j’avais une dizaine d’années, dans les années quatre-vingt, 
je vivais, comme nombre de mes camarades, avec la perspective 
du passage à l’an 2000. Plus qu’un siècle c’était le passage à un 
nouveau millénaire qui favorisait les fantasmes les plus fous, qui 
engendrait des peurs chez les uns, des espoirs chez d’autres, qui 
faisait renaitre des croyances les plus enfouies. 

Je me souviens notamment de cette peur du chaos informatique 
à l’heure fatidique du 31 décembre 1999 minuit. Minuit l’heure 
du crime, l’heure des monstres. L’outil informatique que l’homme 
ne cessait de développer depuis plusieurs années n’allait-il pas 
devenir le monstre qui allait nous absorber, nous échapper nous 
pauvres petits humains ?

Depuis une vingtaine d’années nous vivons une révolution 
numérique et comme n’importe quelle révolution, cela engendre 
son lot d’incertitudes et d’espoir, son lot de perdants rejetés 
par le système qui ignore les plus faibles, son lot de gagnants 
galvanisés par le désir chaque jour de faire progresser la machine 
en construction.

C’est de cette révolution que parlera le texte, de ces monstres que 
nous construisons avec fièvre et que nous finissons par craindre 
voire détester.

Je n’ai pas encore, à l’heure où j’écris ces quelques lignes de 
ligne dramaturgique précise, je ne pourrai résumer ici l’histoire 
en quelques mots, ce que je sais c’est que je vais relire les deux 
volumes de « l’obsolescence de l’homme » de Gunther Anders 
et je sais qu’une phrase m’obsédait dans les années quatre-vingt 
quand j’avais une dizaine d’années : vivre dans la jungle ou le zoo.



L’ART DE LA MARIONNETTE 
COMME OUTIL DE RÉFLEXION

La marionnette n’est pas seulement une forme et un langage théâtral, ni 
un objet d’art, mais aussi un objet qui, dans presque toutes les cultures, 
a condensé les interrogations sur l’origine de la vie, la mort, et sur les 
rapports entre visible et invisible, entre l’esprit et la matière.

De nombreux mythes se rattachent à la marionnette, de Pygmalion à la 
caverne platonicienne ; la diversité des pratiques religieuses ou théâtrales 
où la marionnette intervient — des crèches de Noël aux carnavals — dans des 
lieux extrêmement dissemblables, tant en Orient qu’en Occident, montre 
comment celle-ci a pu être le support, à la fois concret et métaphorique, 
de croyances religieuses, de théories philosophiques, d’idées esthétiques 
spécifiques, en renouvelant et en actualisant le mythe, de telle sorte que 
l’idée qu’il porte s’est intégrée aux contenus les plus divers, dans l’espace 
comme dans le temps. 

Une idée maîtresse semble être le fil conducteur qui traverse le mythe de 
la marionnette : que la vie inclut l’inanimé (et vice versa). Dans les cultures 
traditionnelles, les similitudes entre l’humain, l’artificiel, entre l’homme et 
la marionnette, reflètent une magie des frontières entre réalité matérielle 
et rite spirituel ou de l’imaginaire. Quant à la société contemporaine, elle 
spéculant sur ses avenirs possibles, parfois des plus inquiétants, projette la 
marionnette au cœur des enjeux technologiques et cybernétiques, comme 
dans les romans de Philip K. Dick qui offrent une image très percutante.

Brunella Eruli, 
« Penser l’Humain », 

Puck n°14, Editions L’Entretemps

En tant qu’outil de réflexion poétique, l’art de la marionnette nous permet de revisiter 
l’évolution de la relation entre l’humain et l’inanimé, et d’interroger les transformations 
de ce rapport. Il propose des réponses imaginées et expérimentées face à l’ère 
contemporaine, et à la place croissante qu’occupe la vie artificielle dans notre quotidien.

»

«



FRANKENSTEIN
OU LE PROMÉTHÉE MODERNE

Le personnage de Frankenstein, tel que dépeint dans le récit de Mary Shelley, souhaite 
ressusciter la matière inerte, mais il finit par créer une «créature» qui ne trouve pas 
sa place dans la société. Cette créature devient alors un miroir de l’humanité, un 
témoin vivant de nos propres limites, de notre capacité à éprouver de l’empathie 
ou à la lui refuser.

Cette allégorie de la matière animée joue le rôle d’un miroir, que l’on retrouve tout 
au long de l’histoire de l’humanité dans notre rapport à cet objet que l’on insuffle de 
vie. Elle soulève des interrogations poétiques et philosophiques sur la manipulation 
de la matière, sur la nature de la vie, et sur notre pouvoir de la créer.

Dans un premier temps, la quête du docteur, qui cherche à animer la matière, puis 
à lui donner autonomie, peut être vue comme une métaphore de notre désir de 
maîtriser la vie. Cependant, cette démarche peut aussi devenir une menace, une 
frontière que nous ne pouvons plus franchir.  

Aujourd’hui, cette question de la vie artificielle, de la création de formes de vie issues 
de la matière inerte, dépasse nos capacités et nos limites, devenant une véritable 
allégorie de notre rapport à la technologie et à l’intelligence artificielle, qui nous 
déborde et nous dépasse.  

Utilisons le personnage de Frankenstein, l’un des mythes les plus 
connus de l’humanité, qui incarne la défiance envers la nature et 
la lutte contre la mort pour donner une âme, une conscience, et 
animer la matière inerte.



SE METTRE EN JEU 
AVEC DES ROBOTS, DES MARIONNETTES,
ET DES INTELLIGENCES ARTIFICIELLES

L’art de la marionnette constitue un pont entre la vie et la mort, entre le vivant et l’inanimé. 
C’est précisément cette qualité qui, au fil de son histoire, en a fait un objet rituel, mais aussi 
une source de fascination persistante sur la scène contemporaine — comme en témoignent 
les œuvres de Tadeusz Kantor, Edward Gordon Craig ou Romeo Castellucci.

Chargée de sens et de symboles, la marionnette, face à une machine « intelligente », 
interroge profondément la notion même de « vivant ». Sur scène, je souhaite provoquer 
cette confrontation, à l’image de Frankenstein, confronté aux questionnements existentiels 
de sa propre création.

À travers une recherche scénique, il s’agira de créer les conditions de ce dialogue, de faire 
émerger un questionnement, ou du moins de tendre un miroir entre ces deux formes de 
« vie ». 

La mise en scène intégrera des éléments robotiques manipulant des marionnettes, ainsi 
que des sessions d’interaction entre intelligence artificielle et marionnettes, en plus d’autres 
dispositifs évolutifs et automatisés.



COLLABORATIONS 
RÉFLECHIR À PLUSIEURS

Depuis plusieurs années, je souhaite ouvrir le champ de la période de création à de multiples 
rencontres afin d’alimenter la réflexion, l’esthétique et l’écriture autour du projet. Cela 
permet de créer une circulation d’idées et de pratiques pour ancrer le propos du projet 
dans ses multiples réalités, qui sont appelées à se confronter.

Je fais appel à une équipe afin de repositionner les problématiques soulevées par cette 
réflexion autour de l’objet animé.

	 I Sylvain Levey / Auteur, comédien

	 I Michaël Cros / Marionnettiste, chorégraphe

	 I Naoyuki Tanaka «Nao» / Performeur, créateur de robots

	 I Yragaël Gervais / Videaste et manipulateur AI

LES LABOS DE RECHECHE 
En février 2025, Yiorgos Karakantzas et Alma Roccella ont mené plusieurs ateliers autour 
des arts de la marionnette, en explorant les notions d’hybridation et de la rencontre entre 
marionnette et nouvelles technologies. Ces ateliers ont été réalisés en collaboration avec 
différentes facultés de l’Université du Michigan — notamment l’École d’architecture, les 
études sociales, les arts dramatiques et les beaux-arts.



CALENDRIER
I Janvier 2025 – Résidence de recherche « Robotique et Marionnette » avec l’artiste «Nao», 
à la Friche la Belle de Mai (Marseille)

I Février 2025 – Laboratoires de recherche « Corps hybride » avec les étudiants de l’Université 
du Michigan

I Septembre 2025 – Résidence de recherche et de construction au Théâtre Sémaphore

I Avril 2026 – Résidence d’expérimentation au Plateau à la Scène 55 

I Juin / Juillet 2026 – Audition interprètes

I Septembre 2026  – Résidence d’écriture à la Chartreuse (sollicité)

I Novembre 2026 – Résidence d’expérimentation au Plateau à l’Étang des Aulnes

I Février & Mars 2027 – Résidences au plateau 

I Avril 2027 – Résidence au PÔLE - Arts en Circulation (Revest-les-eaux, 83)

I 3 & 4 mai 2027 – Création du spectacle au PÔLE - Arts en Circulation (Revest-les-eaux, 83)

« PSYCHÉ » 
UNE CRÉATION D’ANIMA THÉÂTRE
Implantée à Marseille, la compagnie trace son chemin à travers les arts de la marionnette. 
Au-delà de la création de spectacles, Anima Théâtre tend à mieux faire connaître l’art de la 
marionnette par des actions de sensibilisation : ateliers, stages, évènements et rencontres… 

Depuis 2013, Anima Théâtre s’est également tournée vers la programmation et organise 
le Marché noir des Petites Utopies, biennale consacrée à la petite forme de marionnette 
et au théâtre d’objet. Pour les prochaines années, Anima Théâtre souhaite poursuivre le 
développement de son activité autour de ses 4 axes principaux :

I Les créations et la diffusion de celles-ci sur le plan régional, national et international, 
s’appuyant sur un réseau fidèle mais aussi sur de nouveaux partenaires.

I L’ouverture vers l’international : Anima Théâtre a notamment l’ambition de s’ouvrir à 
l’étranger, par le biais du développement des formes visuelles dans les réseaux internationaux, 
mais aussi par d’autres actions concrètes telles que l’inscription à Erasmus pour des jeunes 
entrepreneurs, afin d’accompagner des jeunes artistes étrangers à la professionnalisation 
au sein de la compagnie.

I La sensibilisation du public à travers une pédagogie exigeante, spécifique à la marionnette, 
à destination des publics scolaires, du public en milieu empêché, des adultes amateurs, etc.



ANNEXES



ROBOTIQUE ET BUNRAKU

La rencontre entre l’art du bunraku et la robotique a commencé au Japon dans les années 
1970. C’est en 1970 que Mori Masahiro, professeur d’ingénierie à l’Université de Technologie 
de Tokyo, a rédigé un essai innovant sur l’esthétique de la forme humaine. Il y montre 
comment une représentation artistique comme celle du bunraku, où des marionnettes 
paraissent étonnamment humaines, peut susciter l’émotion et l’attachement du public.

Ce texte a inspiré des expérimentations, notamment celles d’Hiroshi Ishiguro, qui explorent 
encore aujourd’hui les interactions entre le bunraku et la robotique. À l’époque où l’ignorance 
des possibilités du corps allait de pair avec celle de l’esprit, on percevait la science, la 
technologie et l’art comme des moyens de dépasser le dualisme entre ces deux aspects. 
Aujourd’hui, dans un monde toujours plus technologique, tout semble guidé par l’idée du 
contrôle. La frontière entre le naturel et l’artificiel s’efface, créant une continuité entre 
l’homme et ses créations.

La marionnette bunraku, tout comme le masque du théâtre nō, devient une métaphore 
puissante de cette idée. Pour Mori, les marionnettes du bunraku illustrent parfaitement 
ce qu’il appelle la « Vallée de l’Étrangeté » (Uncanny Valley) : plus un robot ressemble à 
un humain, plus il nous est sympathique, mais s’il ressemble trop, cette familiarité devient 
troublante, provoquant une chute soudaine de sympathie.



En avril 1991, le maître de bunraku Kanuro Kiritake a été invité par Hiroshi Ishiguro et le 
dramaturge Oriza Hirata à l’Université d’Osaka. Son rôle était de conseiller sur la mise 
en scène d’une actrice humanoïde, Geminoid, dotée d’une apparence extrêmement 
réaliste. Cette avancée majeure dans la construction de robots humanoïdes, contrôlés par 
télérobotique, sert aujourd’hui de plateforme de recherche pour explorer des tâches de 
soutien aux individus. Kanuro Kiritake a suggéré des mouvements et des postures pour 
donner plus de grâce à cet humanoïde dans l’interprétation du rôle féminin dans l’œuvre 
Sayonara.

Geminoid dans «Sayônara» de Kôji Fukada

Présentée le 30 septembre 2010 à la triennale d’Aichi, Sayonara est un dialogue de 25 
minutes entre un humanoïde et une actrice. À l’aube d’une nouvelle ère de la robotique, 
ces ningyo (marionnettes), capables de danser, d’aimer et de pleurer, rappellent au public 
qu’il a toujours la liberté de croire en cette illusion ou non.

Finalement, que ce soit dans le bunraku ou dans la robotique, la même question est posée 
: tout repose sur la qualité de l’interprétation, qu’elle soit celle d’une marionnette ou d’une 
machine, et sur la perception que nous en avons. 

Comme un musicien avec son instrument, la manipulation des ningyo joue avec l’illusion, 
la créant et la dévoilant simultanément. Mais avant tout, la manipulation vise à exercer un 
contrôle et à en mettre en scène le processus.



NOTES ET IDÉES 
QUI INFLUENCENT “PSYCHÉ”

	 I Le Manifeste Cyborg de Donna Haraway

Dans son Manifeste Cyborg, Donna Haraway propose que les cyborgs, en tant qu’hybrides 
de l’organique et du machinique, brouillent les frontières traditionnelles : nature et culture, 
humain et non-humain, sujet et objet, tout en remettant en question les dichotomies de 
genre et sociales. Cette idée centrale se retrouve dans Psyche, où l’intersection entre 
humain et machine (robots, cyborgs, marionnettes) reflète la vision de Haraway, qui défie les 
distinctions entre l’organique et le technologique.

Haraway affirme que le cyborg est à la fois un symbole de l’imagination et une réalité 
matérielle qui redéfinit l’humanité. Cette idée de transformation est présente dans 
l’exploration des robots et des marionnettes, qui redéfinissent les limites du corps et de 
l’esprit, tout comme dans la question des dualismes science/nature, humain/machine, 
abordés dans le texte. Haraway voit également le cyborg comme un outil politique, en 
opposition aux systèmes patriarcaux, offrant une nouvelle forme d’identité qui transcende 
les rôles de genre traditionnels.

	 I La Vie Sociale des Choses d’Arjun Appadurai

Appadurai explore la manière dont les objets, comme les marchandises, acquièrent une vie 
sociale en interagissant avec les humains. Son travail s’aligne avec Psyche, où marionnettes 
et robots sont perçus non seulement comme objets performatifs mais comme des agents 
actifs, capables de brouiller les frontières entre vie et non-vie. Les marionnettes et robots, 
comme les marchandises d’Appadurai, deviennent porteurs de significations sociales et 
émotionnelles.

Dans Sayonara, par exemple, la performance entre humains et robots illustre l’idée que ces 
objets ne sont pas passifs mais participent activement à la formation des relations humaines 
et sociales. Le concept d’Appadurai selon lequel les objets matériels sont dynamiques et 
socialement intégrés renforce l’idée que la technologie, représentée par ces marionnettes 
et robots, est en constante évolution dans sa relation avec l’humain.

	 I Synthèse des Idées

Les travaux de Haraway et d’Appadurai résonnent avec l’analyse de la relation humain/
non-humain dans Psyche. Haraway brouille les frontières entre humains et machines, tandis 
qu’Appadurai montre que les objets non-humains sont des agents sociaux. Ensemble, ces 
idées permettent de comprendre comment marionnettes, cyborgs et robots, loin d’être de 
simples artefacts, participent activement à la construction du sens social et questionnent la 
nature même de l’autonomie et de la vie.



L’ÉQUIPE

L’équipe artistique 

	 I Yiorgos Karakantzas

Metteur en scène formé à l’Académie de Théâtre de Prague en République Tchèque, puis 
à l’École Nationale Supérieure des Arts de la Marionnette de Charleville-Mézières, Yiorgos 
Karakantzas fonde avec Claire Latarget la Compagnie Anima Théâtre en 2004. Installé à 
la Friche Belle de Mai à Marseille, il développe un théâtre visuel et symbolique mêlant 
marionnette, narration et arts plastiques. Depuis 2002, il a créé une dizaine de spectacles 
parmi lesquels Le Cabaret des âmes perdues (2002), Yéti, Yéti pas ? (2006), Mr H ? (2008), 
Zombie (2009), Le Rêve de la Joconde (2011), Gojira (2015), Mécanique (2017), Rebetiko 
(2020), Engrenage (2021), Laterna (2022), et Mythos (2024).

	 I Sylvain Levey 

Sylvain Levey a commencé comme acteur. Puis il est devenu auteur. Depuis 2004 il a écrit près 
de trente textes de théâtre très remarqués, aussi bien pour les enfants ou les adolescents 
qu’à destination d’un public adulte. La plupart de ses textes ont été publiés aux éditions 
Théâtrales. De nombreux lieux prestigieux en France comme à l’international ont accueilli 
des productions de ses textes. Il travaille souvent en résidence et répond à des commandes 
d’écriture, à l’occasion desquelles il aime s’impliquer auprès des structures et de leur public. 
Ses textes ont reçu de multiples prix et distinctions, dans le milieu du spectacle vivant et dans 
celui de l’éducation nationale. En 2017, il écrit Gros, un texte sur la naissance de sa vocation 
d’écrivain, qu’il joue seul en scène à partir de 2020 dans une mise en scène de Matthieu 
Roy. Son théâtre de l’engagement et de l’envol convoque la sensibilité et l’intelligence du 
lecteur.

	 I Naoyuki Tanaka «Nao»

Artiste japonais résidant en France, Nao conçoit des performances mêlant son, image 
et programmation dans un univers noise et interactif. Son travail puise dans les zones 
inconscientes de l’émotion pour interroger, avec un regard cynique, les contradictions du 
quotidien et de la société. Il développe également des robots performatifs, à la frontière de 
l’art et de la technologie.

	 I Yragaël Gervais

Vidéaste et plasticien, Yragaël Gervais conçoit des installations visuelles et interactives au 
sein du collectif La Station Magnétique. Il crée des dispositifs sensibles et mécaniques 
en collaboration avec la plasticienne Sarah Grandjean et participe à des projets pour le 
spectacle vivant. Il s’intéresse particulièrement aux formes holographiques et à l’animation 
d’images en lien avec l’intelligence artificielle.



Contributeur

	 I Michaël Cros

Marionnettiste, plasticien et chorégraphe basé à Marseille, Michaël Cros développe un travail 
transdisciplinaire mêlant marionnette, arts numériques et humanités environnementales. 
Cofondateur de La Méta-Carpe, il crée des dispositifs immersifs et interactifs nourris par 
l’expérimentation collective. Il est engagé dans plusieurs réseaux professionnels et œuvre 
activement à la transmission artistique auprès de la jeunesse.

L’équipe administrative 

	
	 I IN’8 CIRCLE / Anne Rossignol, Carla Vasquez

In’8 circle est une maison de production basée en France. Depuis 2022, elle collabore avec 
Anima Théâtre pour soutenir son développement structurel et la mise en réseau de ses 
projets. Forte d’une équipe qualifiée, in’8 circle intervient sur l’ensemble du territoire natio-
nal et à l’international, apportant une expertise issue de parcours variés et d’une pratique 
fondée sur la formation continue et l’accompagnement personnalisé.

	 I LES GOMÈRES / Nadine Lapuyade

Depuis 2010, Nadine Lapuyade développe la production et la diffusion d’Anima Théâtre. 
Cette collaboration pérenne sur un poste clé accompagne la structuration et la visibilité 
de la compagnie. À travers Les Gomères, identifiée dans les réseaux marionnette et jeune 
public en France et à l’international, elle œuvre à la recherche de partenaires, à la diffusion 
des spectacles et au développement des actions culturelles.

	 I Gatien Raimbault

Gatien Raimbault est responsable de la communication des créations, des tournées et 
du Festival Le Marché des Petites Utopies. Il prend également en charge la logistique de 
production et de tournée, contribuant ainsi à la gestion et à l’organisation des projets 
d’Anima Théâtre.



Contacts
Friche la Belle de Mai
41 rue Jobin, 13003 Marseille 
www.animatheatre.com 

Direction Artistique 
Yiorgos Karakantzas 
animatheatre@gmail.com 
+ 33 6 66 07 11 41

Administration-Production 
in’8 circle • maison de production 
Anne Rossignol, Carla Vasquez
carla@in8circle.fr
+33 4 84 25 57 66 

Production-Diffusion 
Nadine Lapuyade - Les Gomères 
lesgomeres@gmail.com 
+ 33 6 75 47 49 26 

Communication & logistique
Gatien Raimbault 
com.animatheatre@gmail.com 

Bureau de l’association Anima Théâtre 
Abraham Poincheval, Président 
Janie Cianferani, Trésorière 
Jérémy Gautier, Secrétaire

Nos partenaires
La compagnie Anima Théâtre est conventionnée par le ministère de la Culture (convention à deux 
ans), régulièrement aidée pour ses créations et le festival Marché noir des petites utopies, par la 
Région Sud, le Département 13, la Ville de Marseille. Anima Théâtre  est également régulièrement 
aidé par l’Institut Français, la Spedidam, l’Adami et le FONPEPS.

Anima Théâtre partage les bureaux du Théâtre de Cuisine à la Friche la Belle de mai à Marseille.

http://www.animatheatre.com 
mailto:animatheatre%40gmail.com%20?subject=
http://+ 33 06 66 07 11 41
mailto:lesgomeres%40gmail.com?subject=
mailto:com.animatheatre%40gmail.com?subject=

